
Araştırma Makalesi/Resarch Article 

doi.org/ 10.5281/zenodo.13974580
JSPS 2024; 1(2):44-50 

*Sorumlu Yazar / Corresponding author: İdris Tüzün  Adres: Dumlupınar Üniversitesi İslâmî İlimler Fakültesi, Kütahya/Türkiye 
E-mail: idris.tuzun@gmail.com Geliş/ Received: 24/4/2024                           Kabul/Accepted: 24/10/ 2024 
Atıf//Cite as: Tüzün, İ. (2024). Deccâller veya modern insanların tanrıları. Journal of Social Perspective Studies, 1(2), 44-50 
https://doi.org/10.5281/zenodo.13974580 
Yazarlar, dergide yayınlanan çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC BY 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır. Authors retain the 
copyright of their works published in the journal, and their works are licensed under the CC BY 4.0 license. 

ÖZ 
Bu çalışma, Peygamberimizin (s.a.v.) çeşitli hadislerinde, Deccal olarak anlatılan sahte mesih fenomenini 
incelemektedir. Bazı hadislerde, Adem'in yaratılışından Kıyamet Günü'ne kadar Deccal'den daha büyük bir 
imtihan olmadığı belirtilerek, konunun önemi vurgulamıştır. Alimler, bu hadislerin mütevatir (pek çok 
ravinin ittifakıyla) iletildiğini ve bu hadislerin sahih olduğuna dikkat çekmişlerdir. Dilbilimsel olarak, Deccal 
terimi yalan söylemek ve aldatmak anlamına gelir ve batılı hakikat olarak sunan birini ifade eder. Hadislerde 
vurgulanan Deccal'in iki temel özelliği şunlardır: 1) Birden fazla Deccal olacak ve 2) Bazıları ulûhiyet iddia 
edecek ve bazı insanlar onlara tapınacak. Aydınlanma döneminden modern zamanlara kadar bazı filozoflar, 
ünlüler ve siyasi liderler, ateizmi ve ahlaksızlığı teşvik ederek toplumları etkilemiş ve bazı durumlarda 
tanrılaştırılacak kadar putlaştırılmıştır. Bu araştırma, bu modern putlaştırılmış figürler ile hadis 
literatüründeki Deccal kavramı arasındaki ilişkiyi araştırmaktadır. İnsanları inançsızlığa, baskıya ve 
ahlaksızlığa sürükleyen ve bazıları tarafından ilah olarak saygı duyulan kişilerin çağdaş Deccal olarak 
görülebileceğini savunmaktadır. Çalışma, modern Batı toplumlarında felsefenin, bilimin, siyasi liderlerin ve 
ünlülerin tanrılaştırılmasını araştırarak, bu figürlerin geleneksel dini inançların yerini nasıl aldığını ve İslami 
metinlerde anlatılan Deccal'e benzer bir şekilde putlaştırıldığını göstermektedir. 
Anahtar Kelimeler: Ateizm, Deccâl, Tanrılaştırma, Ünlüler. 

ABSTRACT 
This study examines the phenomenon of the false messiah, known as the Antichrist (Deccal), as depicted in 
various hadiths of the Prophet Muhammad. Several hadiths emphasize that the greatest trial humanity will 
face from the creation of Adam until the Day of Judgment is the trial of the Antichrist, underscoring the 
significance of this topic. Scholars have noted that these hadiths are transmitted through mutawatir (multiple 
independent transmitters) chains, confirming their authenticity. Linguistically, the term Deccal signifies 
deception and falsehood, referring to one who presents falsehood as truth. The hadiths highlight two key 
characteristics of the Antichrist: 1) There will be multiple Antichrists, and 2) Some will claim divinity, and 
certain individuals will worship them. From the Enlightenment era to the present, various philosophers, 
celebrities, and political leaders have influenced societies by promoting atheism and immorality, and in some 
cases, have been idolized to the point of deification. This research explores the relationship between these 
modern idolized figures and the concept of the Antichrist in Islamic hadith literature. It argues that those who 
lead people toward disbelief, oppression, and immorality, and who are revered as divine, can be seen as 
contemporary manifestations of the Antichrist. By investigating the deification of philosophy, science, 
political leaders, and celebrities in modern Western societies, this study illustrates how these figures have, in 
certain respects, supplanted traditional religious beliefs, much like how the Antichrist is portrayed in Islamic 
texts as a figure of false worship. 
Keywords: Atheism, Antichrist, Deification, Celebrities. 

Deccâller veya Modern İnsanların Tanrıları 
Gods of Modern People or Antichrists 

İdris Tüzün1*

1Dumlupınar Üniversitesi, İslâmî İlimler Fakültesi, Kütahya/Türkiye 

 

 

ÖNEÇIKANLAR 
• Bu çalışma, İslam tanımlandığı şekliyle Deccal veya sahte mesih kavramını inceleyerek, aldatmacalarını

ve getirdikleri önemli sıkıntıları vurgulamaktadır.
• Bu geleneksel tanımlamalar ile filozofların, siyasi liderlerin ve ünlülerin modern putlaştırılması

arasında paralellikler kurarak, bu tür figürlerin toplumu geleneksel dini değerlerden uzaklaştıran
çağdaş Deccal'ler olarak görülebileceğini savunmaktadır.

https://orcid.org/0000-0002-3947-8912


Tüzün, İ.             Deccâller veya Modern İnsanların Tanrıları 

45 

1. Giriş
Peygamberimiz’in (s.a.v) pek çok hadisinde kıyâmet alâmetlerinden bahsedilmiştir. Bunlar içinde 
Deccâl’la ilgili rivâyetler oldukça büyük bir yere ve öneme sahiptir. Peygamberimiz bir hadisinde 
“Âdem’in yaratılışı ile kıyâmet arasında Deccâl’den daha büyük fitne yoktur (Müslim, 1992, Fiten, 
25:2946) buyurarak meselenin ehemmiyetini vurgulamıştır.  

Âlimler, Deccal ile ilgili hadislerin mütevâtir olduğunu belirtmişlerdir. Hadis âlimlerinden Kettânî 
(1983), bu konuda şöyle demektedir: “Âlimlerin pek çoğu, Deccal ile ilgili hadislerin sahabeden 
kalabalık bir cemaatten pek çok tarik ve sahih senetlerle nakledildiğini söylemişlerdir. Şevkânî, 
Tavdih adlı eserinde sahihlerden, mu’cemlerden ve müsnedlerden 100 hadisi nakletmiştir. Tevâtür 
bundan daha az hadisle oluştuğuna göre, bu kadar hadisle bu konu nasıl tevatür derecesine 
ulaşmasın? Bazı âlimler Deccal ile ilgili haberlerin ciltler dolduracağını ifade etmişlerdir. 
İmamlardan pek çoğu bu konuda müstakil eserler yazmıştır. Celaleddin Suyûtî, birçok hadisi Ed-
Dürrü’l-Mensûr adlı tefsirinde, ‘Kendilerine gelmiş kesin bir delil olmaksızın, Allah'ın âyetleri 
hakkında münakaşa edenler var ya, hiç şüphe yok ki, onların kalplerinde, asla yetişemeyecekleri 
bir kibir/büyüklük hevesinden başka bir şey yoktur. Sen Allah'a sığın. Kuşkusuz O, işiten ve 
görendir’ (Kur'an, 23:56) ayetini tefsir ederken zikretmiştir” (Kettânî, 1983, p. 240). 

Lügatlerde Deccâl kelimesinin “دجل” kelimesinden türediği, kelimenin yalancılık, kandırma, hakkı 
batıl, batılı hak olarak gösterme anlamına geldiği belirtilmiştir (Fîrûzâbâdî, 1305). 
Peygamberimiz’in, “Kim Deccâl’ın çıktığını işitirse ondan uzak dursun. Allah’a yemin olsun ki, bir 
adam onun yanına gider (onun etkili sözlerinden dolayı) onu mümin zanneder ve ona tabi olur” 
(Ebû Dâvûd, 1992, Melâhim 14, No. 4319; Ahmed b. Hanbel, 2001, 33:181, No. 19968) ifadesi de 
sözlüklerdeki açıklamalara oldukça uygun düşmektedir. Bu bağlamda hem lügat hem de 
Peygamberimiz’in ifadesinden, Deccâl’ın hakkı batıl, batılı hak gibi gösterebilecek üstün bir zekâya 
sahip olacağı anlaşılmaktadır. 

Peygamberimiz’in hadislerinde Deccâl’ın bazı özelliklerine dikkat çekilmişse de, iki özellik öne 
çıkmaktadır. Bunlardan birincisi, Deccâl’ın birden fazla olacağıyla ilgilidir. Bazı rivayetlerde 
Deccâllerin 27 adet olacağı, dördünün de kadınlardan olacağı (Ahmed, 2001, 38:380, No. 23358), 
bazı rivayetlerde 30 (Buhârî, 1992), başka bir rivayette ise 70 kadar olacağı ifade edilmiştir 
(Heysemî, 1407). Âlimler, hadislerde çoklukla üzerinde durulan ve İsâ (a.s)’ın öldüreceği Deccâl’ın, 
en büyük Deccâl olduğu, diğerlerinin ise insanları aldatma konusunda ona benzedikleri için Deccâl 
denildiğini söylemişlerdir. İkinci önemli özellik, bazı rivayetlerde Deccâl’ın ulûhiyet iddia edeceği 
ve bir kısım insanların ona tapacağıdır (Ahmed, 2001, 38:346, No. 20178). 

Peygamberimizin Deccâl’ın iki özelliği hakkında verdiği bu haberin, günümüzdeki bazı şahıslarda 
görüldüğünü düşünüyoruz. Şöyle ki: Aydınlanma yüzyılından itibaren günümüze gelinceye kadar 
bazı düşünürler, ünlüler ve siyasetçiler, batılı hak, hakkı batıl gibi göstererek insanları etkilemişler, 
dinsizliği ve ahlaksızlığı yaygınlaştırmışlardır. İnsanların büyük bir kısmı da onların tesirinde 
kalarak onlara tanrısal özellikler atfederek putlaştırmışlar ve tapınmışlardır. 

Bu araştırmamızda hadislerde bahsi geçen deccâllerle, günümüzde putlaştırılan şahıslar arasında 
bir bağlantı kurulmaya çalışılacaktır. Kanaatimizce insanları küfre, zulme ve ahlaksızlığa teşvik 
eden ve bazılarınca ilahlaştırılan bu kimseler bir tür deccâldirler. Aşağıda bu konu biraz daha 
detaylı olarak ele alınacaktır. 

2. Modern insanların yeni Tanrıları
Din duygusu, insan ruhundaki en kuvvetli duyguların başında gelir. Tarihte en eski ilkel 
kabilelerden günümüzdeki modern toplumlara kadar, insanların daima kutsal bir şeylere 
yönelmiş, inanmış ve tapınmış olduğu görülür. Bu bazen Allah’a inanma şeklinde olabildiği gibi 
bazen de güneş, ay veya taştan, ağaçtan yapılmış totemler (putlar) şeklinde de olabilmiştir. Zaman 
zaman bazı ateist veya dinsiz şahıslar, filozoflar çıkmışsa da, bunlar azınlıkta kalmış, hiçbir zaman 



Tüzün, İ.             Deccâller veya Modern İnsanların Tanrıları 

46 

toplumların bütünüyle ateist veya dinsiz olduğu -günümüze gelinceye kadar- görülmemiştir. 
Örneğin, Budizm’de tanrı inancı yoktur. Fakat Budist toplumlar bu boşluğu Buda’yı tanrı edinerek 
doldurmuşlardır (Küçük, 2011).  Bu durum din duygusunun insan fıtratında çok büyük ve çok 
kuvvetli bir yer işgal ettiğini göstermektedir. Bir bilim adamı bu konuda şöyle demektedir: “Din 
hissi, insanın içinde öylesine kök salmıştır ki, insan normal olarak, şu ya da bu yolla o duygusunu 
mutlaka açığa vurur. İnsan belli bir dine inancını kaybedebilir ve kültüne katılmaktan vazgeçebilir; 
ama bu durumda dahi şuurlu ya da şuursuzca, huşu duyacağı ve tapınacağı yeni bir merciye 
adanmaya eğilimlidir.” (Hayes, 2010, s. 24) 

Batı toplumlarında Rönesans, Hümanizm ve Aydınlanma felsefelerinden sonra yavaş, yavaş 
ateizm güçlenmeye başladı. 19. Yüzyıl, pozitivizm ve materyalizmin hâkim olduğu yüzyıl oldu. 
Batı toplumları bu felsefelerin etkisiyle ateist toplumlara dönüştü. Nietzsche’nin (ö. 1900) “Tanrı 
öldü. Onu biz öldürdük.” sözü, filozofun rastgele bir tefekkür neticesinde ortaya attığı bir görüş 
değildi. Belli bir düşünce tarihinin sonucu, son noktasıydı. Batıdaki düşünce adeta bu noktaya 
gelmek üzere yola çıkmış gibiydi (Sezen, 1997). Ateizmin yaygınlaşması, batı toplumlarıyla sınırlı 
da kalmadı. Batı kültür ve medeniyetinin bütün dünya milletlerini etkilemesiyle, ateizm bütün 
dünyaya yayıldı. Bu durum, yani dünyadaki bütün toplumlarda ateizm ve dinsizliğin büyük 
ölçekte yaygınlaşması, dünya tarihinde ilk defa gerçekleşen bir olay olma özelliğine sahiptir.  

Bununla beraber, Allah’ın inkârı, insanlardaki kutsala olan yönelmeyi bütünüyle yok edemedi. 
Allah inancından uzaklaşan bu toplumlar, fıtratları gereği, Allah’ın yerine başka şeyleri koyarak, 
onları tanrılaştırdı, putlaştırdı. Psikolog Erich Fromm (ö. 1980), din duygusunun insanların 
fıtratında çok güçlü olduğunu belirtmiş, bugünkü ateizme yönelen modern kültürde, 
putperestliğin (totemizm) pek çok değişik şekillerinin olduğunu söylemiştir (Fromm, 1996).   

Batının bu yeni tanrılarının en mühimlerini dört kısımda incelemek mümkündür. Felsefenin veya 
bilimin putlaştırılması; devlet adamlarının veya liderlerin putlaştırılması; ünlülerin putlaştırılması; 
insanlığın putlaştırılması. Aşağıda kısaca bu dört putlaştırma faaliyeti üzerinde durulacaktır. 

2.1 Felsefe ve bilimin putlaştırılması 
Felsefe değişik şekillerde tanımlanmıştır. Pek çok felsefe kitabında felsefe için “Beşerin takati 
nispetinde Allah’a benzemeye çalışmasıdır” tanımı yer almaktadır (Kaya, 1995).  Bu tanım bazıları 
tarafından İslâm’a uygun bir şekilde izah edilmeye çalışılmışsa da, farklı anlamaya, daha doğrusu 
“İnsanın kendini bir firavun gibi ilahlaştırmaya çalışması” şeklinde anlamak da mümkündür. 

Aydınlanma yüzyılı sonrasında din yavaş yavaş toplumdaki etkisini kaybederken, felsefe ve bilim 
onun yerine ikame edildi. Artık Kant’ın, Darwin’in, Freud’un, Karl Marks’ın sözleri din 
adamlarının sözünden daha çok kabul edilir oldu. Bazı ateist filozoflar, daha da ileri gittiler. 
Örneğin, aydınlanma yüzyılında bazı filozoflar aklı tanrı, Newton’un düşüncelerini İncil, 
kendilerini de peygamber olarak nitelemişlerdir (Cevizci, 2007).  Erich Fromm (2016) şöyle diyor: 
“Tanrı'nın tahtından indirildiğine inananlardan birçoğu için, Tanrı benzeri bir imgeye duyulan 
ihtiyaç ortadan kalkmadı. Bazıları yeni bir Tanrı ilan etti: Evrim. Darwin'e de bu Tanrı'nın 
peygamberi olarak taptılar.” (s. 60)  Hatta daha da ileri giderek bazı filozof veya bilim adamlarını 
tanrı ilan edenler de oldu. Örneğin bir yazar Marx için proleteryanın peygamberi darken (Downs, 
1994) başka biri, onu Yunan mitolojisindeki tanrılara benzetmiştir (Marx & Engels, 1999). Paul 
Hazard (1981) bu konuda şöyle diyor “[Rasyonalistler] Bütün hakikati ortaya çıkardıklarını 
zannederek kibirlendiler; bütün karanlıkları nura boğacak ışığı bulduk dediler ve nihayet insanı 
tanrılaştırmaya kalktılar. ‘Akla uymakla kendimize uymuş oluyor ve böylece bir manada biz de 
Tanrı oluyoruz’ [dediler].” (s.168) Günümüz yazarlarından biri de şöyle diyor: “Kadim dünyanın 
tanrılarını tahtından indiren, yerine akıl ve bilimi ikame eden insan tipi için geçmişin inanışları 
bilim karşısında ilkel zihinlerin antik kalıntıları olarak işlevini kaybetmiş olarak kalmıştır.” (Topal, 
2022, s.248)  



Tüzün, İ.             Deccâller veya Modern İnsanların Tanrıları 

47 

Hülâsa; Aydınlanma yüzyılı sonrasında batıda Allah’ı inkâr, ateizm yaygınlaşmış, din 
reddedilerek, bilim onun alternatifi olarak kabul edilmiş, bazılarınca Darwin, Freud, Karl Marks 
gibi filozof veya bilim adamları bir peygamber gibi hatta yanılmaz bir tanrı gibi kabul edilmiştir. 
Yüceltilen bu bilim adamlarının ortaya attıkları -sosyalizm, evrim gibi- ateist felsefeler, ideolojiler, 
adeta bir din gibi benimsenmiş, insanlar hayatlarını bu düşüncelere göre düzenlemişler, din 
hayattan dışlanmıştır. 

2.2 Liderlerin putlaştırılması 
İmam Gazâlî, Firavun’un “Ben sizin en yüce rabbinizim” (Kur’an, 79:24) dediği gibi, bazı 
nefisperest insanların da aynı sözü söylemek istediklerini, fakat Firavun’un elindeki imkânların bu 
nefisperestlerin elinde olmadığı için bu sözleri dile getiremeyip içlerinde sakladıklarını ifade eder. 
20. yüzyılda bazı liderler ve devlet adamları, güç ve otoriteyi ele geçirerek Firavun gibi hareket
etmişlerdir. Açıkça olmasa da davranışlarıyla kendilerini adeta tanrı yerine koymuşlardır. Pek çok
insan da onları putlaştırmış, tanrı gibi kabul etmiştir.

Fromm (1996) şöyle demektedir: “Kültürümüzde totemizm [putperestlik] var mı?” diye sorulacak 
olursa, cevabım: “hem de [pek] çok” şeklinde olacaktır. Kendini bir devlete ya da partiye adayan, 
tek gerçek ve doğru değer olarak bu devletin ya da partinin amaçlarını benimseyen ve devleti ya 
da partiyi kendi grubunun kutsal sembolü olarak gören bir kişi, gerçekte totemist bir tutum 
içindedir. İlkel toplumların ve klanların totemist dinlerinden hiç de farklı olmayan bu inanç ve 
düşünce biçimi, o kişiye çok akılcı ve doğal bir davranış gibi gelecektir. Faşizm ve Stalinizm gibi 
sistemlerin milyonlarca insanı nasıl olup da kendilerine çekebildiklerini anlamak için, bu 
insanların davranışlarındaki totemci ve dinsel öğeye dikkat etmemiz gerekir” (s. 57). 

Bu yüzyılda Lenin (ö. 1923), Stalin (ö. 1953), Hitler (ö. 1945) tanrılaştırılan liderlerin başında 
gelmektedir. Hayes (2010) bu konuda şöyle diyor: “Dönemin başta gelen üç diktatörü [Hitler, 
Mussolini, Stalin] Hıristiyanlık karşısında kuşku duymalarına, onun ahlâkî öğretilerini 
küçümsemelerine ve onu yıkmayıp kendilerine tâbi kılmalarına rağmen, kendi takipçilerine 
duygusal ve esasen dinî bir adanma telkin ettiler. Bilhassa Komünist Rusya ve Nazi Almanya'sı 
hem devlet hem de "kilise"ydi; her birinin diktatörü başrahip idi. (…) Bilhassa gençler arasından 
çok sayıda kişiyi dinlerine soktuklarına şüphe yoktu. Hıristiyan veya Yahudi, Tanrı'sını kaybetmiş 
veya irtibatını kesmiş kişiler yeni ilâhlar istiyordu ve şimdi bu ilâhlara kavuşmuşlardı: Almanya'da 
Diyonisusvari bir kan ve toprak ilâhı; Rusya'da bir Lucretian cebriyecilik ve materyalizm ilâhı; her 
ikisinin de bol bol ayinleri, merasimleri ve taassupları vardı.” (s. 169) 

Adolf Hitler, kendisini Tanrı tarafından seçilerek yeni bir toplumsal düzenin kurucusu olmak için 
görevlendirilmiş biri olarak görmüş ve kendisini gelmiş geçmiş en büyük Alman olarak 
nitelemiştir (Langer, 2012).  Almanya’da iktidarı ele geçirdikten sonra kendisini Führer (Başbuğ) 
ilan etmiş, kendinden önceki tüm devlet adamlarından daha çok öne çıkmış, hepsinden daha fazla 
güce ve yetkiye sahip olmuştur. Deyim yerindeyse Almanların yeni Tanrısı olarak yüceltilmiştir. 
Almanlar, onda adeta Tanrısal ve ilahi bir güç bulunduğuna inanarak emirlerini tartışmaksızın 
yerine getirmişlerdir (Altındal, 2014).   

Bolşevik liderlerden Lenin ve Stalin de tanrılaştırılmıştı. Stalin halkın kendisine millî bir kahraman 
ve yarı-ilâh olarak tapınmasını kabullenmiş ve cesaretlendirmiştir. Rusya'daki evlerde her yere 
onun portreleri konulmuş veya eski Hıristiyan ikonlarının yanına asılmış ve kendisine yapılan 
methiyeler ve yaltaklanmalar, 1949'daki altmışıncı doğum günü münasebetiyle, tam bir 
ilâhlaştırma şeklinde zirveye çıkmıştı (Hayes, 2010). Kruşçev (1971) anılarında “Stalin birşey teklif 
ettiği zaman sorgu sual olmazdı. Stalin'den gelen bir ‘teklif’ bir Tanrı buyruğu idi. İnsan, Tanrı 
buyruğuna boyun eğer, o kadar.” (s. 343) demektedir.  Bununla beraber Kruşçev, 1953’te Stalin 
ölünce Rusya’nın başına geçmiş “Kişiye tapma”ya karşı olduğunu, bir insanı tanrı gibi doğaüstü 
niteliklere sahip bir süpermene dönüştürmenin Marksizm-Leninizmin ruhuna aykırı olduğunu 



Tüzün, İ.             Deccâller veya Modern İnsanların Tanrıları 

48 

söyleyerek, Stalin'in cinayetlerini açıklamış ve Stalincileri tasfiye etmiştir Kruşçev, 1971; Kruşçev, 
1991)).  

Almanya’da ve Rusya’da liderlerin tanrılaştırılması propagandalarla ve eğitimle gerçekleştirilmiş 
(Gülada, 2022),  ayrıca bu liderlere karşı gelenler hain ilan edilmiş ve büyük bir şiddete, baskıya 
maruz kalmışlardır. Her iki ülkede de lider veya parti namına büyük zulümler işlenmiş, hain ilan 
edilenler yıllarca hapis yatmış veya sürgün edilmiş veya öldürülmüşlerdir. Bazı tahminlere göre 
Hitler döneminde Almanya’da 17 milyon, Lenin döneminde Rusya’da 8 milyon; Stalin döneminde 
ise 25 milyon insan katledilmiştir (Brezezinski, 1994).   

Liderleri putlaştırma hastalığı, yalnızca bu şahıslarla sınırlı değildir. Pek çok devlet adamın 
bilhassa komünist ülkelerde- ve parti liderleri, hatta cemaat liderleri, etraflarındaki insanlar 
tarafından hata yapmaz telakki edilmiş, her sözü Allah kelamı gibi kabul edilmiş, putlaştırılmıştır. 

2.3 Ünlülerin putlaştırılması 
Pek çok farklı kültürde dans ve müzikle ilgili tanrı, tanrıça veya kahramanın bulunduğu 
bilinmektedir. Dans tanrısı, müzik tanrısı gibi ifadeler dünya mitolojilerinde yer almaktadır 
(Köktan, 2014).  

Mitolojiler yüzyıllar öncesine ait efsanevi, masalımsı özelliklere sahiptir. Fakat günümüz modern 
toplumlarının da onlardan geri kalır tarafı yoktur. Günümüzde sanat, spor ve eğlence dünyasının 
yıldızları, büyük bir hayran kitlesine sahip ve toplum üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. Özellikle 
genç nesiller tarafından ikon haline getirilen bu kişiler, modern birer put gibi algılanmaya 
başlandı. Örneğin bir gazete haberinde “Michael Jackson'ın dünya çapındaki 5 milyon taraftarı ona 
'Tanrı' muamelesi yapıyordu.” denilmektedir (Hangi Tanrıya İnanıyordu, 2009).  İngiltere'de 
yapılan bir ankete göre, 1991 yılında AIDS’den ölen ve müzik kariyeri boyunca yaklaşık 300 
milyon albümü satılan Freddie Mercury, 'Rock Tanrısı' olarak gösterilmiştir (Rock'ın Tanrısı, 2009).  

Şarkıcıları tanrılaştırma bu saydığımız kimselerle sınırlı değildir. Pek çok ünlü şarkıcı ve sinema 
aktörleri de tanrılaştırılmakta, bugünün moda tabiriyle idolleştirilmektedir. Bu ünlülerin 
hayranları, adeta onlara tapmakta, onlar gibi olmak için kılıkta, kıyafette ve davranışlarda onları 
taklit etmektedirler. Psikolojide buna "ünlülere tapma sendromu" adı verilmiştir. ABD’li Psikolog 
James Houran, ünlülere duyulan hayranlığın her zaman var olduğunu, ancak günümüzde 
teknolojinin onlar hakkında çok kısa sürede, çok fazla bilgi alabilmeyi kolaylaştırdığı için bu 
durumun aşırılığa sebep olduğunu ve bunun tehlikeli boyutlara ulaşarak "ünlülere tapma 
sendromu" denilen bir hastalığı netice verdiğini söylemektedir. Yapılan bir kamuoyu yoklaması, 
Amerikan halkının üçte birinin "ünlülerin yaşamlarına aşırı derecede meraklı olduklarını" ortaya 
çıkarmıştır (Er, 2003).  Bu durumun yalnızca Amerikan toplumuna has olduğu sanılmamalıdır. Bu 
hal bütün dünyaya yayılmış bir çılgınlık şekline dönüşmüştür.  

Hollywood’da yapılan Süpermen ve diğer süper kahramanlarla ilgili film ve dizilerde aslında 
tanrı-insan şeklinde bir imaj oluşturmakta, güçlü kuvvetli kahramanları bir tür tanrı haline 
dönüştürmektedir. Bu durum, özellikle genç nesiller üzerinde olumsuz bir etkiye yol açmaktadır. 
Ünlülerin putlaştırılması, modern bir putperestlik olarak değerlendirilebilir. Bu durum, insanları 
gerçek değerlerden uzaklaştırarak onları maddi ve manevi açıdan olumsuz etkilemektedir. 

2.4 İnsanın putlaştırılması 
Bazı düşünürler, aydınlanma dönemi sonrasında batılı insanların tanrılaşma arzusu içinde 
olduklarını söylemiştir. Bu konuda Psikolog Fromm (2016) şöyle diyor: “Günün birinde doğayı 
tümüyle denetim altına alacakları ve böylece Tanrı gibi olacakları düşü, insanları yakıp 
tutuşturmaktadır” (s. 116). Fromm’un söylediklerinin bir benzerini Osvald Spengler de şöyle dile 
getirmiştir: “Bugün gelinen noktada Faustçu insan artık, başka insanlara hükmetmekle yetin(e)mez 
hale gelmiştir ve tüm tabiatı kontrolü altına almak istemektedir. Bu durum bir Tanrılaşma 
arzusunu kaçınılmaz kılmaktadır. Bu yüzden Batı “çöküş”ün eşiğindedir” (Aksakal, 2010, s. 40)  



Tüzün, İ.             Deccâller veya Modern İnsanların Tanrıları 

49 

Tanrılaştırma arzusu yalnızca temenni olarak kalmamış bazı filozoflar ve bilim adamları insanı 
tanrı olarak ilan etmişlerdir. Örneğin, pozitivizmin kurucusu Auguste Comte (ö. 1857) bir insanlık 
dini kurmuştur. Bu dinde tanrı yoktur. Toplumun tanrısı “İnsanlık”tır. En önemli ibadet, tanrıya 
değil topluma tapmaktır. İnsanlığı sevmek ve tapmak başlıca düsturdur. Kadın, İnsanlık Dini’nin 
temel figürüdür. Bu dinde ibadet Comte’un Pozitif Tapınak adını verdiği mekânlarda 
gerçekleşmelidir. Bu tapınakların her birisinde ise, Comte’un sevdiği kadının heykeli 
bulunmalıdır. “Ölü Tanrıça” adıyla simgeleşecek olan sevgilisinin heykeli ortada bir sunak 
şeklinde bulunmalı ve ibadet burada gerçekleşmelidir. Comte’un bu dinini benimseyen insanlar 
olmuş, hatta Fransa, Hindistan ve Brezilya'da tapınaklar inşa edilmiştir (Hilmi, 1982).  

Yahudi yazar Harari (2016) de insanın tanrı olduğunu açıkça dile getirmekten çekinmemiştir. Şöyle 
diyor: “Eşi benzeri görülmemiş refah ve sağlık seviyeleriyle uyum içinde yaşamayı 
garantilediğimize göre, insanlığın yeni hedefi ölümsüzlük, mutluluk ve tanrısallık olacak gibi 
duruyor. Açlık, hastalık ve şiddetten kaynaklanan ölümleri azalttığımıza göre artık yaşlanmanın, 
hatta bizatihi ölümün üstesinden gelmeye çalışabiliriz. İnsanları küçük düşürücü sefaletten 
kurtardığımıza göre artık onları mutlu etmeyi amaçlayabiliriz. İnsanlığı hayatta kalma 
mücadelesinde yukarılara taşıdık. Şimdi artık insanları tanrı mertebesine yükseltmek için çalışıp 
Homo sapiens'i, Homo deus'a" dönüştürebiliriz” (s. 32).   

Bilindiği gibi evrimciler, insanın evrimin son basamağında Homo sapiens’e yani "bilen insan"a 
dönüştüğünü iddia ederler. Yazarın zannınca da evrim ilerleyecek ve insan Homo deus’a yani 
“Tanrı insan”a dönüşecek, hatta “İnsan kadim tanrıları bile geçebilecektir.” Şöyle diyor yazar: 
“Bugüne dek, geçmişin tanrılarıyla rekabet edercesine, daha da gelişkin araçlar yaparak 
yarışıyorduk. Çok da uzak olmayan bir gelecekte kadim tanrıları sadece araçlarıyla değil, bedensel 
ve zihinsel yetileriyle de aşabilecek süperinsanlar yaratabiliriz. Ne var ki o noktaya ulaştığımızda, 
ilahlık bizim için sanal gerçeklik kadar sıradan olacaktır; çantada keklik bir harikalar harikası” 
(Harari, 2016, s. 60). 

3. Sonuç ve Değerlendirme

Peygamberimiz “Kıyâmet kopmadan önce ulûhiyet dava edecek pek çok Deccâl’ın geleceğini” 
haber vermiştir. 19. ve 20. yüzyıllarda bazı bilim adamlarının, ideolojilerin savunucusu devlet 
liderlerinin ve ünlülerin, halk tarafından tanrılaştırılması peygamberimizin verdiği habere oldukça 
uygun düşmektedir. Tanrılaştırılan bu şahıslar açıkça “ben tanrıyım” demese de fiilleriyle ve 
yaptıkları icraatlarla bunu ima etmişler, toplumun büyük bir kesimi de onları tanrı gibi telakki 
etmiştir. 

Bilim, siyaset ve sanat alanındaki putlaştırma diğer ifadeyle insanı tanrı makamına koyma yalnızca 
bu alanlarla sınırlı da değildir. Allah’ı reddeden insanlar pek çok şeye tanrısallık atfetmiştir. Bu 
konuda Psikolog Jung (1999) şöyle der: ‘‘Bir insanın elinden tanrılarını alırsanız, karşılığında ona 
yeni tanrılar vermek zorunda kalırsınız. Kitle devletinin liderleri, tanrılaştırılmayı önleyemezler ve 
bunun zor gücüyle yapılmadığı yerlerde, onun yerine saplantılı ve şeytansı bir enerjiyle dolu başka 
faktörler ortaya çıkar – örneğin, para, iş, politik nüfuz, vb.’’ (s. 90).  Garaudy de (2005) “Batı 
dünyası, sadece tanrıtanımaz olmakla kalmamış, çok tanrıcı olup çıkmıştır: Para, seks ve iktidar, 
eski dinlerin tahtına oturarak, mutlak değerler haline gelmiştir” (s. 319) demiştir.  

Bütün bunların neticesinde batı toplumları Allah’ı inkâr ettikten sonra ateist olmamışlar, pek çok 
batıl ilah kabul ederek adeta büyük bir şirke düşmüşlerdir. Herkesin değişik putlara taptığı bu şirk 
ortamında, toplumlarda şiddet olayları, ülkeler arasındaki savaşlar hiçbir tarihte olmadığı kadar 
artmıştır. Ahlaksızlık kötü denilmiş, fakat ahlaksızlık hiçbir tarihte olmadığı kadar artmıştır. Cinsel 
özgürlükler adı altında fuhuş teşvik edilmiş, medyanın desteğiyle yaygınlaştırılmış ve bir sektör 
haline dönüştürülmüştür. Bütün bunlar deccâlların diğer ifadeyle batılı insanların putlaştırdığı 
kimseler sayesinde olmuştur.  



Tüzün, İ.             Deccâller veya Modern İnsanların Tanrıları 

50 

Kur’ân’da “Yerde ve gökte Allah’dan başka (tapınılan) ilahlar olsaydı yer, gök fesada uğrardı” 
(Kur'an, 21: 22) buyrulduğu gibi herkesin uluhiyet dava ettiği veya farklı farklı şeylere tapındığı 
bir ortamda sağlıklı ve huzurlu bir toplumdan değil bir kaos ortamından bahsedilebilirdi. Bugün 
olan da budur. 

Etik onam: Bu çalışmada etik kurul onayı gerekli değildir. 
Yazar Katkıları: Konsept: İ.T. Literatür Tarama: İ.T Tasarım: İ.T Veri toplama: İ.T Analiz ve 
yorum: İ.T Makale yazımı: İ.T. Eleştirel incelenmesi: İ.T 
Çıkar Çatışması: Yazar(lar) arasında herhangi bir çıkar çatışması bulunmamaktadır. 
Finansal Destek: Finansal kaynaklar, katkı sağlayan kurum, kuruluş yoktur. 

Kaynaklar 
Ahmed b. Hanbel, E. A. A. b. M. b. H. e.-S. (2001). el-Müsnedü’l-imâm Ahmed b. Hanbel (Ş. Arnavût et al., Eds., 

Vols. 1–45). Beyrut: Müessetu’r-Risâle. 
Hilmi, A. (1982). Allah’ı inkâr mümkün mü? İstanbul: Çağrı Yayınları. 
Aksakal, H. (2010). Oswald Spengler’in tarih, kültür ve medeniyet anlayışı. Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 12. 
Altındal, A. (2014). Bilinmeyen Hitler. İstanbul: Alfa Basım Yayım Dağıtım. 
Brezezinski, Z. (1994). Kontrolden çıkmış dünya. İstanbul: İş Bankası Yayınları. 
Buhârî, E. A. M. b. İ. (1992). el-Câmiu’s-sahi ̂h (Vols. 1–8). İstanbul: Çağrı Yayınları. 
Cevizci, A. (2007). Aydınlanma felsefesi tarihi. Bursa: Asa Kitabevi. 
Downs, R. (1994). Dünyayı değiştiren kitaplar. İstanbul: Ötüken. 
Ebû Dâvûd, S. b. E. A. b. I. E.-S. E.-E. (1992). Sünen (Vols. 1–5). İstanbul: Çağrı Yayınları. 
Er, R. (2024, September 26). Ünlülere tapma sendromu. Türkiye Gazetesi. Retrieved February 14, 2024, from 

https://www.turkiyegazetesi.com.tr/kose-yazilari/rahim-er/unlulere-tapma-sendromu-179552 
Fîrûzâbâdî, E. T. M. (1305). Kâmûsu’l-muhît (M. Asım, Trans.). İstanbul: el-Matbaatu’l-Osmaniye. 
Fromm, E. (2016). İnsandaki yıkıcılığın kökleri (S. Edition). İstanbul: Say Yayınları. 
Fromm, E. (1996). Psikanaliz ve din. İstanbul: Arıtan Yayınevi. 
Garaudy, R. (2005). Yüzyılımızda yalnız yolculuğum. İstanbul: Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları. 
Gülada, M. O. (2022). 20. yüzyılda Avrupa'da egemen olan ideolojilerde kült liderlik propagandası Stalin ve 

Hitler örneği: Göstergebilimsel bir analiz (Doctoral dissertation). Erciyes Üniversitesi, Kayseri, 
Turkey. 

Hangi tanrıya inanıyordu. (2009, July 16). Hürriyet. Retrieved August 8, 2023, from 
https://www.hurriyet.com.tr/dunya/hangi-tanriya-inaniyordu-12070892 

Harari, Y. N. (2016). Homo Deus: Yarının kısa bir tarihi. İstanbul: Kolektif Kitap. 
Hayes, C. J. H. (2010). Milliyetçilik: Bir din. İstanbul: İz Yayıncılık. 
Heysemî, A. b. E. B. (1407). Mecmau’z-Zevâid ve Menbeu’l-Fevâid (Cilt I-X). Beyrut: Dâru’r-Reyhân li’t-Turas. 
Hazard, P. (1981). Batı düşüncesindeki büyük değişme. İstanbul: Tur Yayınları. 
Jung, C. G. (1999). Keşfedilmemiş benlik. İstanbul: İlhan Yayınevi. 
Kalelioğlu, U. B. (2019). Auguste Comte’un insanlık dini kurgulamasında üç hal kanunu’nun rolü ve pozitif 

dinin nitelikleri. Stratejik ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 539. 
Kaya, M. (1995). Felsefe. In Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Vol. 11, pp. 1-5). İstanbul: TDV Yayınları. 
Kettânî, M. b. C. (1983). Nazmu’l-mutenâsir mine’l-hadisi’l-mütevatir. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 
Köktan, Y. (2014). Mitoloji dans ve müzik. TÜRÜK, Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, 3, 261–271. 
Kruşçev, N. (1971). Kruşçev’in anıları. İstanbul: Milliyet Yayınları. 
Kruşçev, N. (1991). XX. kongre gizli raporu: Kişi kültüne karşı. İstanbul: Pencere Yayınları. 
Küçük, A. (2011). Dinler tarihi. Ankara: Berikan Yayınevi. 
Langer, W. (2012). Seçilmiş diktatör: Adolf Hitler’in psikanalizi. İstanbul: BS Yayın Basım Dağ. 
Marx, K., & Engels, F. (1999). Anıları. İstanbul: Doğa Basın Yayın. 
Müslim, E. A. M. b. H. (1992). el-Câmiʿu’s-sahi ̂h (Vols. 1–3). İstanbul: Çağrı Yayınları.  
Rock'ın tanrısı Freddie Mercury. (2009, September 1). CNN Türk. Retrieved August 8, 2023, from 

https://www.cnnturk.com/kultur-sanat/muzik/rockin-tanrisi-freddie-
mercury#:~:text=%C4%B0ngilizlerin%20efsanevi%20m%C3%BCzik%20grubu%20Queen,Rock'%C4%B
1n%20Tanr%C4%B1s%C4%B1'%20se%C3%A7ildi 

Sezen, Y. (1997). Hümanizm ve Atatürk devrimleri. İstanbul: Ayışığıkitapları. 
Topal, G., & İspir, N. (2022). Kadim tanrılardan modern tanrılara: 21. yüzyıla dair mitolojik bir okuma. Kültür 

Araştırmaları Dergisi, 12, 232–252. 

https://www.turkiyegazetesi.com.tr/kose-yazilari/rahim-er/unlulere-tapma-sendromu-179552
https://www.hurriyet.com.tr/dunya/hangi-tanriya-inaniyordu-12070892
https://www.cnnturk.com/kultur-sanat/muzik/rockin-tanrisi-freddie-mercury#:%7E:text=%C4%B0ngilizlerin%20efsanevi%20m%C3%BCzik%20grubu%20Queen,Rock'%C4%B1n%20Tanr%C4%B1s%C4%B1'%20se%C3%A7ildi
https://www.cnnturk.com/kultur-sanat/muzik/rockin-tanrisi-freddie-mercury#:%7E:text=%C4%B0ngilizlerin%20efsanevi%20m%C3%BCzik%20grubu%20Queen,Rock'%C4%B1n%20Tanr%C4%B1s%C4%B1'%20se%C3%A7ildi
https://www.cnnturk.com/kultur-sanat/muzik/rockin-tanrisi-freddie-mercury#:%7E:text=%C4%B0ngilizlerin%20efsanevi%20m%C3%BCzik%20grubu%20Queen,Rock'%C4%B1n%20Tanr%C4%B1s%C4%B1'%20se%C3%A7ildi



